
ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2025 История Выпуск 3(70) 

 

_______________ 

© Воробьева О. В., 2025 

5 

ИСТОРИЯ В ПОИСКАХ  
МЕТОДОЛОГИЧЕСКИХ ОРИЕНТИРОВ 

 

УДК 93/94 

doi 10.17072/2219-3111-2025-3-5-14 

EDN: FNTRAC  

ASJC 1202   

ГРНТИ 03.01.07, 03.01.09 

Ссылка для цитирования: Воробьева О. В. Коллингвуд и Тойнби // Вестник Пермского универ-

ситета. История. 2025. № 3(70). С. 5–14. DOI: 10.17072/2219-3111-2025-3-5-14. EDN: FNTRAC. 

КОЛЛИНГВУД И ТОЙНБИ 

О. В. Воробьева 

Институт всеобщей истории Российской академии наук, 199334, Россия, Москва, Ленинский пр-т, 32а; 

Российский государственный гуманитарный университет, 125993, Россия, Москва, Миусская пл., 6 

vorobushek1@yandex.ru 

Scopus Author ID: 57219143646 

Researcher ID: R 8790-2016 

SPIN-код: 7048-9027 

Статья посвящена разбору критических замечаний Р. Дж. Коллингвуда и  А. Дж. Тойнби в 

адрес друг друга, сделанных соответственно в «Идее истории» и «Постижении истории». 

Данный обмен мнений не получил характера дискуссии в связи с ранним уходом из жизни 

Коллингвуда, и потому не все его положения остались проясненными, а ее острополемический 

характер со стороны Коллингвуда утвердил в научном сообществе мнение о 

противоположности их взглядов. Между тем анализ их взаимной критики позволяет сделать 

вывод о том, что оба мыслителя не до конца поняли друг друга в вопросах относительности 

исторического познания, возможности научного познания истории и ее концептуализации. 

Коллингвуд, критикуя Тойнби за мнимый объективизм, не заметил в его концепции 

рассуждений об относительности исторического мышления. Тойнби, критикуя Коллингвуда за 

чрезмерный интеллектуализм, упустил из виду, что его способ концептуализации истории 

включает в себя анализ способов человеческого мышления, но при этом таких, которые 

предполагают не только рациональный компонент. Сравнительный анализ их позиций 

показывает, что, конфликтуя друг с другом по отдельным пунктам, они придерживались 

сходных представлений в отношении цели истории и некоторых фундаментальных установок 

исторического познания. Оба искали выход из кризиса исторического познания посредством 

критики позитивизма и чрезмерной сциентизации исторической науки. Обоим этот выход 

виделся в срединной позиции между историцизмом и философией истории. Оба связывали 

изучение прошлого с универсальным взглядом на историю для решения проблем настоящего. 

Ключевые слова: Р. Дж. Коллингвуд, А. Дж. Тойнби, «Идея истории», «Постижение 

истории», относительность исторического мышления, смысл истории, историческое познание. 

Коллингвуд и Тойнби ‒ два великих мыслителя ХХ в., оказавших влияние не только на 

британскую, но на всю западную гуманитарную мысль. В их судьбе много параллелей. Оба ро-

дились в 1889 г. в Англии, испытав воздействие господствовавших тогда в Англии позитивизма 

и эмпиризма, убеждение в неадекватности которых легло в основу их дальнейшей творческой 

деятельности. Оба получили хорошее домашнее образование под влиянием интересов и заня-

тий ближайших родственников. Для А. Дж. Тойнби, помимо многочисленных родственников, 

занимавшихся научной деятельностью, основным источником его будущей заинтересованности 

в истории стала мама, писавшая рассказы по истории и испытывавшая их на засыпающем сыне 

[Воробьева, 2014, с. 774–778]; для Р. Дж. Коллингвуда – отец, близко знакомый с Джоном Рас-

киным (Коллингвуд, 1980, с. 321–322) [Мосс, 1998, с. 726]. Оба учились в Оксфорде, где изуча-

ли историю и получили сильную «прививку» к философии. В архиве Тойнби среди нескольких 



О. В. Воробьева 

 

6 

сохранившихся тетрадей университетского периода – конспект лекций Дж. А. Смита о филосо-

фии Гегеля, что свидетельствует о значимости его для ученого (Bodleian Library, a). В даль-

нейшем его увлечение философией усилилось благодаря знакомству с идеями Анри Бергсона, 

которое случилось благодаря философу А. Линдсею – одному из наставников Тойнби [Воробь-

ева, 2023, с. 45]. Философская составляющая дальнейшего творчества Тойнби была настолько 

сильной, что многие критики предпочитали называть созданную им систему представлений о 

развитии человечества именно философией, а не историей [Toynbee and History, 1956]. Кол-

лингвуд после окончания университета остался преподавать в нем именно философию [Мосс, 

1998, с. 726]. Он испытал на себе сильное влияние итальянского мыслителя Б. Кроче, чью кни-

гу о Джамбаттисте Вико [Croce, 1913] и чуть позже автобиографию [Benedetto Croce…, 1927] 

он перевел. Записи и конспекты Б. Кроче, а также отсылки к Дж. Вико присутствуют в архиве и 

трудах Тойнби (что неудивительно, если учесть, что именно А. Линдсей был одним из тех, кто 

познакомил британскую гуманитарную мысль с идеями Б. Кроче [Croce, 1914]). Все последу-

ющее творчество Коллингвуда было напрямую связано с философией. Его первая книга назы-

валась «Философия и религия» (1916), за которой последовали «Очерки по философии искус-

ства» (1925), «Опыт о философском методе» (1933), «Опыт о метафизике» (1940) и, наконец, 

изданная посмертно «Идея истории» (1946), в которой сформулирована основная направлен-

ность всех его поисков – выяснение отношений между историей и философией. 

Трудно сказать, встречались ли когда-нибудь оба мыслителя лично, хотя все говорит в 

пользу того, что, скорее всего, могли. Но их интеллектуальное знакомство сомнений не вызы-

вает. В «Идее истории» Коллингвуд раскритиковал книгу Тойнби «Постижение истории», о 

которой судил по трем первым вышедшим к тому времени томам (Коллингвуд, 1980, с. 152–

158). Свои впечатления от «Постижения истории» он также изложил в частном письме к Той-

нби (Bodleian Library, c). Ответ Тойнби на критику последовал в последующих томах «Пости-

жения истории». Эпизодические упоминания работ Коллингвуда начинаются с седьмого тома, 

а в девятом томе Тойнби посвятил Коллингвуду специальный раздел (Toynbee, 1954b, IX, 

p. 718–737). Проблема, однако, заключается в том, что Коллингвуд критиковал Тойнби из 

1946 г., а фактически – из 1936 г.
1
, Тойнби же отвечал ему из 1954 г. Значительная дистанция. К 

тому же вследствие раннего ухода из жизни Коллингвуда он не имел возможности ответить, 

т.е. завязать дискуссию. Однако критическое отношение обоих мыслителей к историческим 

концепциям друг друга, по-видимому, «по умолчанию» привело к представлению о полной 

противоположности их идей, иначе трудно объяснить, почему материалы этой взаимной крити-

ки практически не привлекали исследовательского внимания. Исключением является неболь-

шая работа Х. Уайта, в которой он утверждает, что, несмотря на некоторые различия взглядов 

Коллингвуда и Тойнби, их учения представляют собой «единую согласованную атаку на пози-

тивизм или сциентизм в исторической мысли» [White, 2010, p. 1]. Оба исходят из убеждения, 

что «историческое знание может быть использовано для формулирования общей философии 

истории, на основе которой могут быть восстановлены культурные ценности, пострадавшие в 

результате господства сциентизма в современной западной мысли» [Ibid.].  

Сказанное порождает интригу и стремление сопоставить позиции историков, поместив их 

в более широкие исторический и интеллектуальный контексты. Почему, имея столь сходные 

изначальные установки, комплексы их идей воспринимаются как противоположные, и столь ли 

разведенными на самом деле оказываются мосты между ними? Показательно, что в 1947 г. в 

небольшом эссе «Заметки о критике Коллингвудом Тойнби» Э. Майерс заявил о существенных 

ошибках Коллингвуда в восприятии идей Тойнби, что заставляет присмотреться к идеям и ар-

гументам обоих мыслителей более внимательно [Myers, 1947, p. 485–489]. 

*** 

Если сосредоточиться на сути претензий, предъявляемых Коллингвудом Тойнби, то они 

сводятся к нескольким взаимосвязанным позициям: 

1. Коллингвуд отмечает, что «Постижение истории» А. Тойнби представляет собой «но-

вое выражение исторического позитивизма», потому что «принципы, которые определяют ее 



Коллингвуд и Тойнби 

 

7 

характер, выведены из методологии естественных наук». Под последней он понимает выявле-

ние фактов с последующим установлением отношений между ними вплоть до формулирования 

законов (Коллингвуд, 1980, с. 155). Основными задачами такого исследования являются тща-

тельность в работе с фактами и точность в изучении доказательств. Другими словами, в по-

строениях Тойнби он видит не более чем версию социологического позитивизма. 

2. Учение Тойнби о цивилизациях есть не что иное, как воплощение данной методологии, 

когда живое тело истории рассекается на множество обществ или цивилизаций (подобно тому, 

как оно рассекается на факты). Цивилизации мыслятся им как изолированные друг от друга 

объекты, «отделенные от контекста в ходе самого отбора». При этом отрицается непрерывность 

исторического процесса – «та непрерывность, в результате которой каждая часть перекрещива-

ется и входит в другую» (Там же). К тому же жизнь подобных обществ, «в основе своей биоло-

гическая», выстраивается в «порочные схемы» (Там же, с. 157). 

3. Тойнби не осознает, что «неотъемлемым элементом в процессе истории» является сам 

историк. Он рассматривает историю как некую совокупность фактов, наблюдаемых и регистри-

руемых историком, внешних феноменов, предстающих перед его взором, а не как опыт, в кото-

рый нужно проникнуть и сделать своим (Там же, с. 156). «Подобно тому, как различные части 

исторического процесса у Тойнби находятся друг вне друга, процесс… и историк тоже противо-

поставлены друг другу. Эти две линии в конечном счете фактически сходятся на одном и том же: 

история превращается в природу, а прошлое, вместо того чтобы жить в настоящем, как это имеет 

место в истории, мыслится как прошлое, каким оно является в природе» (Там же, с. 157). 

Прежде чем обратиться к ответу Тойнби на эту критику, необходимо сделать неболь-

шое отступление к общему интеллектуальному контексту эпохи в целом и английскому в 

частности, в свете которых станут более понятны и критика Коллингвуда, и последовавшие 

на нее ответы Тойнби.  

Особость английской историографии начала формироваться еще в XVII в., когда 

Ф. Бэкон в «Новом органоне» (1620) поставил перед собой задачу вооружить науку новой си-

стемой методов. Для последующего развития британской исторической и философской мысли 

важным оказалось то, что под этой системой он понимал сугубо эмпирический подход к науч-

ному познанию и увязывал его с условиями достижения истины (к истинному знанию ведет 

истинный метод). Логическая структура метода не была поставлена как проблема (в отличие от 

франко-немецкого ареала, на который сильно повлияли идеи Р. Декарта). Эта линия была про-

должена философами XVIII в. – Дж. Локком, Д. Юмом и другими, повлиявшими на становле-

ние британской историографии как эмпирической науки: никаких «законов» ‒ только «факты», 

на основе которых устанавливаются «события». Как писал Г. Н. Кларк, «наша работа заключа-

ется не в том, чтобы видеть жизнь… целиком, а в том, чтобы видеть одну конкретную часть 

жизни» (Цит. по: [Renier, 1950, p. 49]). Сказанное позволяет согласиться с Х. Уайтом, отметив-

шим, что «приверженность строго эмпирическому взгляду была единственным фактором…, 

который не позволял ей [английской научной мысли. – О. В.] впасть в полный контовский по-

зитивизм» в части попытки «установить “законы” исторических изменений» [White, 2010, p. 2]. 

В начале ХХ в. ситуация в британской историографии усугубилась, с одной стороны, 

усилением позиций сциентизма, произошедшего под влиянием достижений естественных наук, 

с другой стороны, изменением роли философии, которая в этих условиях тоже получила мощ-

ный сциентистский импульс и сосредоточилась большей частью на эпистемологических 

(большей частью логических) проблемах познания. Однако триумф сциентистской философии 

натолкнулся на ее неспособность объяснить ни сам моральный кризис, последовавший за Пер-

вой мировой войной, ни найти выход из него. Гуманитарное знание, важной частью которого 

была историческая наука, требовало иных способов познания «человеческих дел». В их поис-

ках не могло не сказываться и длительное господство гегелевского идеализма в британской 

мысли. Собственно, этому и были посвящены первые работы Коллингвуда – понять взаимоот-

ношения между разумом, культурой и историей, с одной стороны, и философией и историей ‒ с 

другой. На развитие и итог его изысканий огромное влияние оказали Б. Кроче и А. Бергсон – 

мыслители, оказавшиеся в интеллектуальной «копилке» и А. Тойнби. 



О. В. Воробьева 

 

8 

Становление будущего автора «Постижения истории» происходило в той же интеллекту-

альной среде и по сходным траекториям, что объясняет его ответ на критику Коллингвуда. 

Тойнби категорически не согласен в причислении его к позитивистам, и это несогласие под-

тверждается введением к «Постижению истории», в котором он ясно говорит об ошибочности 

перенесения научного метода, созданного для анализа неодушевленной природы, в историче-

ское мышление, которое предполагает исследование людей и их деятельности. «Когда профес-

сор истории называет свой семинар “лабораторией”, не отгораживается ли он тем самым от 

своей естественной среды? <…> Семинар историка – это питомник, в котором живые учатся 

говорить живое слово о живых. Лаборатория физика является… мастерской, в которой из 

неодушевленного природного сырья изготавливаются искусственные или полуискусственные 

предметы. Ни один практик, однако, не согласится организовывать питомник на принципах 

фабрики, равно как фабрику – на началах питомника. В мире идей ученые также должны избе-

гать использования неверного метода» (Тойнби, 1991, с. 17). И далее он выражает сожаление, 

что под влиянием индустриализации анализ людей и их деятельности уподобился анализу не-

живой природы (Там же, с. 16), в результате чего произошло ограничение оригинального поля 

исторических исследований исключительно открытием и верификацией фактов (Там же, с. 15), 

и «гончар» превратился «в раба своей глины». Под влиянием национализма это поле ограничи-

лось еще и рамками национальных государств, вследствие чего под угрозой оказалось «глу-

бинное побуждение», имманентно присущее мышлению историков – охватить и понять це-

лостность жизни. 

О том, что эти мысли не являются случайными, а сформировались в ходе долгих разду-

мий, свидетельствуют его юношеские эссе, написанные еще в университетские годы. В одном 

из них Тойнби критикует естественнонаучное понимание прошлого. «Если знаешь точки на 

кривой, то можешь найти уравнение, нарисовать график и затем расширить известные секции 

кривой настолько дальше, насколько тебе нужно. Некоторые защитники такого применения 

математики к истории полагают, что если можно сконструировать комплексную и исчерпыва-

ющую формулу для контента некоторой части человеческой истории, временной промежуток 

которого охватывает половину столетия или полсекунды, то можно вывести формулу истории 

самой по себе, и это знание можно расширять бесконечно в прошлое и будущее» (Bodleian Li-

brary, b). В этом же эссе Тойнби (явно под влиянием Бергсона) размышляет о роли воображе-

ния и интуиции в работе историка. Историк, как заключает Тойнби, «конечно, классифицирует 

факты и размышляет о них, анализирует и реконструирует. ˂…˃ Но, как мне кажется, это толь-

ко прелюдия. Она имеет такое же отношение к реальной работе историка, как пассы, которые 

гипнотизер проделывает над пациентом. Это предварительные очищения к видению, которые 

даются ему в акте инициации. Историк должен иметь второе зрение, которое называется ин-

туицией [курсив наш. – О. В.]» (Ibid.). 

Очевидно, что такое представление о работе историка далеко от позитивистского идеала 

научного познания. Почему же тогда Коллингвуд проходит мимо этих утверждений? Кажется, 

причина – в неустойчивости и изменчивости тойнбианской позиции при написании «Постиже-

ния истории», поскольку, наряду с обозначенной во введении критикой естественнонаучного 

подхода при применении его к историческим исследованиям, в первых трех томах он часто 

подчеркивает, что многие трудности исторического исследования можно попытаться частично 

преодолеть «хорошо проверенным научным методом», который противопоставляет другим 

подходам – априори ненаучным и трансцедентальным (Toynbee, 1934, I, p. 426). «Наш метод 

эмпирический; и не существует никакой причины для того, чтобы обращаться к априорному» 

(Ibid., p. 146). Далее в третьем томе он пишет: «Я отказываюсь от немецкой трансцендентности 

Шпенглера в пользу английского эмпиризма» (Toynbee, 1934, III, p. 382). И только к середине 

своего труда он формирует однозначную позицию на этот счет, которую неоднократно повто-

ряет в своих поздних работах. 

Коллингвуд, который был знаком только с первыми тремя томами, не смог разобраться в 

позиции Тойнби, несмотря на то, что последний неоднократно подчеркивает не только недо-

статочность эмпиризма, но и относительность исторического мышления. Данная относитель-



Коллингвуд и Тойнби 

 

9 

ность касается и объективности историка: «В каждую эпоху и в любом обществе изучение и 

познание истории… подчиняются господствующим тенденциям данного времени и места» 

(Тойнби, 1991, с. 14, 21). В седьмом томе он еще раз повторяет и дополняет эту мысль: ни сами 

факты, ни заготовленные заранее исследовательские средства не могут гарантировать получе-

ние эмпирически проверяемого обзора. Не только потому, что не существует универсальных 

средств, которые можно заготовить заранее, но и потому, что, помимо фактов, историку нужно 

что-то еще. В исследовательский процесс вторгается элемент неопределенности – и по ходу 

исследования, и в виде знания, которое предшествует фактам и оказывается очень полезным 

для основной цели исторического исследования – поиска глубинных значений истории (Toyn-

bee, 1954, VII, p. 116). Однако стоит только поставить вопрос именно так – о смысле и значении 

истории, – как в процесс познания истории включается не только голова, но и сердце, и потому 

напряжение между ними не менее важная часть работы историка (Ibid., р. 506). Проявляется эта 

относительность и в признании роли интерпретации в работе историка: «Конечно, поиском 

фактов можно заниматься сколь угодно долго. Однако рано или поздно ум человека… неиз-

бежно придет к заключению, что все это множество фактов необходимо каким-то образом упо-

рядочить. Наступает черед синтеза и интерпретации…» (Тойнби, 1991, с. 41). При этом Тойнби 

подчеркивает, что «ни одно собрание фактов никогда не является полным» (Там же) и цивили-

зация – это вообще не состояние, а движение и странствие (Тойнби, 1995, с. 48). И потому он 

заявляет об условности любых построений и схем. Весь комплекс возможных объяснений и 

гипотез Тойнби сравнивает с билетами, при помощи которых историк попадает в некое «поме-

щение». В результате «мы получаем не добычу, за которой охотимся», а оказываемся, согласно 

нашему «билету», во вновь открытой стране (Toynbee, 1934, I, p. 270). 

И уж тем более Тойнби категорически не согласен с отождествлением своей концепции 

цивилизации с концепцией Шпенглера в части ее биологизма. «Должен ли я рассматривать 

природу цивилизации как бессознательный материальный жизненный процесс, как это делал 

Шпенглер, или я должен рассматривать ее как ментальное движение идей, как это делал Кол-

лингвуд? В конце концов, образ мышления Коллингвуда более строгий и основательный, чем у 

Шпенглера. Моя позиция заключается в том, что... культура передается обществом, а общество 

является общей основой между индивидуальными сферами деятельности многих людей. Нет 

сомнений, что человеческая природа также имеет подсознательные, инстинктивные и есте-

ственные части. Однако типичная характеристика человека ‒ желать, планировать и делать это 

осознанно. Поэтому моя позиция ближе к позиции Коллингвуда, чем к позиции Шпенглера 

(Toynbee, 1954, X, p. 439). 

Таким образом, Тойнби возражает против всех выдвинутых Коллингвудом интерпрета-

ций и оценок его труда. Он не согласен, что историческое описание в «Изучении истории» ос-

новано на позитивистском взгляде на историю, согласно которому исторические факты обла-

дают такой же объективностью, как в естественных науках. Он признает относительность исто-

рического мышления, произвольный, а следовательно, интеллигибельный характер выделяе-

мых им цивилизаций и несколько раз подчеркивает близость своей позиции к позиции Кол-

лингвуда. Тогда в чем причина непонимания этими мыслителей друг друга? Для ответа на этот 

вопрос необходимо обратиться не только к общей проблематике, но и к деталям этой взаимной 

критики. 

*** 

Первое и самое очевидное из напрашивающихся объяснений заключается в том, что кри-

тика Коллингвуда основывалась на первых трех томах «Постижения истории» и первоначаль-

ном замысле этой книги, а не на итоговом варианте тойнбианского труда. Хорошо известно, 

что концепция Тойнби претерпела серьезные изменения в конце 1930-х – начале 1950-х гг. под 

влиянием как внешних событий, так и личных катаклизмов [Воробьева, 2022, с. 74–98], приобре-

тя вид философии истории, а не просто учения о цивилизациях. Это объясняет, почему при сход-

ных с Коллингвудом изначальных интенциях (понять науку о человеческих делах) и даже близ-

ких высказываниях о специфике исторического мышления Тойнби в период вызревания замысла 

«Постижения истории» и написания первых томов не смог до конца определиться с ответом на 



О. В. Воробьева 

 

10 

этот вопрос. Отсюда метафорические аналогии цивилизаций с живыми организмами, акцент на 

эмпиризме, стремление к открытию законов развития человеческих сообществ. Эта неопределен-

ность и незавершенность не позволили Коллингвуду увидеть «другую сторону» тойнбианских 

рассуждений об истории, в том числе заявлений Тойнби об интеллигибельном характере его по-

строений – одном их важнейших, на наш взгляд, положений его концепции. 

Собственно, непонимание этого положения привело Коллингвуда к критике якобы изо-

лированности цивилизаций в построениях Тойнби. Его самое большое несогласие вызывала 

невозможность рассматривать западную цивилизацию как продолжение эллинской и способно-

сти цивилизаций оказывать влияние друг на друга. «Мы не имеем права утверждать, что Элли-

нистическая цивилизация превратилась в Западное христианство в процессе развития, вклю-

чавшего усиление одних ее элементов, исчезновение других, возникновение новых в недрах 

самой этой цивилизации и заимствование некоторых элементов из внешних источников. Фило-

софским принципом, лежащим в основе набросанной нами картины, был бы принцип, утвер-

ждающий, что цивилизация может развить из себя новые формы, оставаясь в то же время самой 

собою. Принцип же Тойнби гласит: если цивилизация изменяется, то она перестает быть самой 

собой и возникает новая цивилизация. <…> Мы должны сказать совершенно точно, где конча-

ется одно и начинается другое общество. Мы не имеем права говорить о постепенном переходе 

одного в другое» (Коллингвуд, 1980, с. 155–156). Почему Коллингвуда так волнует этот мо-

мент? Дело, как мне кажется, в тех исходных теоретических посылках, которые выбрали для 

себя оба британских историка. 

Тойнби как теоретик цивилизации предложил свою условную (!) категорию для понима-

ния исторического процесса и выработал категориальный аппарат для различения цивилиза-

ций. Он ни в коем случае не отрицал влияния эллинской цивилизации на западную, но, опять-

таки согласно выбранным критериям анализа, подчеркивал их особость. Об условном характе-

ре такого деления исторического процесса свидетельствует, в частности, его тезис о философ-

ской эквивалентности цивилизаций. Очевидно, что Тойнби прекрасно понимал различие циви-

лизаций во времени и пространстве и не пытался сравнивать их на эмпирическом уровне. Он 

говорил об их философской (!) эквивалентности на уровне проблем, с которыми сталкиваются 

люди во все времена: войны, классовая борьба, культурные и социальные контакты с окружа-

ющими их народами и прочее, «сплетенные в паутину добра и зла» (Greek Historical Thought…, 

1950, p. 
 
xxix–xxx; Тойнби, 1995, с. 23–24)

2
. Речь, скорее, идет об исследовании человеческой 

природы и духа сквозь призму разных цивилизаций. Неслучайно в последних томах Тойнби 

появляется идея истории как драмы поиска человеком Бога во времени, где цивилизации со 

своим опытом взлетов и падений являются лишь ступеньками, а, вернее, даже инструментами 

для постижения высших смыслов. И уж, конечно, Тойнби не рассматривал их как изолирован-

ные феномены. Об этом свидетельствуют последние тома «Постижения истории», содержание 

специальные разделы, посвященные контактам цивилизаций и их влиянию друг на друга.  

Коллингвуда исторический процесс интересовал с иной точки зрения, а именно участия в 

нем человеческого разума. Его философия истории базировалась на взаимосвязи разума и при-

роды. Согласно Коллингвуду, мир природы проходит несколько стадий, высшей из которых на 

данный момент является человеческая природа, благодаря появлению в ней разума и самосо-

знания. Стало быть, изучение развития человеческой природы требует и уникальной дисципли-

ны, каковой является история. Поскольку именно разум и самосознание оказываются в центре 

внимания Коллингвуда, то под историческим событием он понимает только такое, какое явля-

ется продуктом целенаправленной рефлексии, и мысль как продукт этой рефлексии фиксирует-

ся в некоем культурном артефакте (Коллингвуд, 1980, с. 394–390). Таким образом, историческое 

познание заключается в том, чтобы реконструировать мысль, выраженную в артефакте. Фило-

софия же посредством исторического познания развивает свои представления о разуме. Благо-

даря изучению этого интеллектуального опыта, познаются различные фазы развития человека. 

Самосознание разума во времени Коллингвуд и называет цивилизацией. И утверждает, что эта 

фаза человеческого развития указывает на возможность следующей фазы, в которой посред-

ством самопознания все умы объединяются в полностью реализованном абсолютном разуме. 



Коллингвуд и Тойнби 

 

11 

«Тогда абсолютный разум объединяет различия моего разума и разума других людей, но не так, 

как объединяет абстрактное всеобщее; скорее, как объединяет конкретное всеобщее истории. 

Абсолютный разум ‒ это историческое целое, частью которого является мое» (Collingwood, 

1924, p. 299). Именно поэтому Коллингвуда интересовала индивидуальная человеческая мысль, 

а не законы в истории. 

Не сосредотачивая свое внимание на критике, которая может быть выдвинута против 

концепции Коллингвуда (а таковой было достаточно много), обратимся только к тем ее аспек-

там, которые помогут прояснить обмен взаимными претензиями Коллингвуда и Тойнби. По-

ставив в центр своей концепции развитие мысли, Коллингвуд мыслит цивилизацию как про-

цесс познания разумом самого себя. В этой ситуации развитие западной цивилизации понима-

ется им как постоянная реконструкция в себе достижений эллинской мысли, т.е. как глубоко 

внутренняя связь. Поэтому Предлагаемое Тойнби разделение между двумя цивилизациями ка-

жется ему произвольным, поскольку сама история является развитием абсолютного разума. 

Другой его аргумент против подобного деления состоит в противопоставлении логического и 

исторического. Любая мысль в истории индивидуальна, в то время как тойнбианские цивили-

зации развиваются согласно общим и неизменным законам (Collingwood, 1964, p. 12). Но такой 

способ познания характерен для неживой природы и совершенно не подходит для анализа че-

ловеческих дел. «Там, где логический ум ищет общие законы, исторический ум ищет конкрет-

ные факты и объясняет их, апеллируя к другим фактам, а не к законам» (Ibid., p. 14). 

Суть же несогласия Тойнби заключается не в отрицании роли разума в развитии цивили-

заций, а, как ему кажется, в абсолютизации его. Поклонение исключительно интеллектуальной 

мысли видится ему идолопоклонством, исключающим интуицию, откровение, эмпатию и дру-

гие способы постижения истории. На самом деле, если обратиться к трудам Коллингвуда, это 

ошибочное представление, потому что он считает другие формы познания мира включенными 

в интеллектуальное познание как предшествовавшие ему. Наконец, претензия Тойнби к Кол-

лингвуду заключается в отсутствии Творца в его концепции, без чего невозможно понять 

смысл истории. Однако и здесь позиции двух ученых гораздо ближе, чем может показаться на 

первый взгляд: там, где в концепции Тойнби в качестве движущей силы исторического разви-

тия находится Творец, в концепции Коллингвуда – самореализация разума, стремящаяся, как 

уже было отмечено выше, к объединению в абсолютном разуме. «Призрак» Гегеля на горизон-

те очевиден в обоих случаях. Сказанное, кстати, позволяет еще раз усомниться в позиции Той-

нби как позитивистской. Юношеский эмпиризм больше не удовлетворяет Тойнби. Теперь он 

утверждает (как и Коллингвуд), что строгий эмпиризм заставляет изучать факты истории таким 

образом, что их истинное значение не может быть обнаружено. 

В свете этого вывода не кажутся столь уж противоположными представления Коллинг-

вуда и Тойнби об относительности исторического мышления. Согласно Коллингвуду, эта отно-

сительность всегда достигается тем, что исследователь смотрит на свой объект не с нейтраль-

ной позиции, а из определенной точки в пространстве и во времени. Она же позволяет историку 

задавать вопросы и ставить проблемы. «Каждое настоящее располагает собственным прошлым, 

и любая реконструкция в воображении прошлого нацелена на реконструкцию прошлого этого 

настоящего, настоящего, в котором происходит акт воображения, настоящего, воспринимаемо-

го “здесь и теперь”» (Коллингвуд, 1980, с. 235–236). Сам объект тоже не остается неизменным; 

он меняется в зависимости от того вопроса, который задает историк (Там же, с. 268–287)
3
.  

Тойнби в целом разделяет эту позицию (Toynbee, 1934, I, p. 16) и признает роль настоящего в 

видении прошлого: «Единственное, что высвечивается нам [нашим воображением. – О. В.], – 

это наше настоящее, наш собственный мир, который сконцентрирован вокруг нас и существует 

рядом с нами. Это единственное, что доступно нам ощутимо и в деталях» (Bodleian Library, b). 

И еще раз подчеркивает, что «каждый из… новых взглядов нарисует новую картину и в другой 

перспективе», но «спустя какое-то время <эти> попытки будут скорректированы и пересмотре-

ны» (Ibid.). Однако Тойнби пытается подловить Коллингвуда на логической ошибке, связанной, 

по его мнению, с определением взаимоотношения между вечным и относительным объектом. 

Сам он рассматривал эту связь историка с объектом как его постоянное дополнение и полагал, 



О. В. Воробьева 

 

12 

что это дополнение является вечным (абсолютный объект). Для Коллингвуда же вечный объект – 

это такой объект, который может в любом месте и в любом времени быть воссоздан в сознании 

историка. Тойнби же, не обратив внимания на весь ход его рассуждений, увидел противоречие 

между его определением вечного объекта и утверждением о подвижности объекта, которая 

возникает благодаря относительности мышления историка, и пришел к выводу о том, что тот 

допустил ошибку. К сожалению, поскольку Коллингвуд ушел из жизни раньше, у него не было 

возможности пояснить свое решение противоречия между абсолютностью и относительностью 

исторических объектов. Другими словами, в данном случае Коллингвуд и Тойнби, скорее все-

го, опять не поняли друг друга, как, собственно, и в других деталях. Например, Коллингвуд по-

лагал, что любое событие состоит из мысли внутри и внешних ее проявлений, и для понимания 

первой необходим глубокий анализ внешней ситуации. Нам кажется, эта ситуация очень близка 

к тому, что Тойнби называет социальной средой, в которой осуществляют свою деятельность и 

исторические акторы, и историки. 

*** 

Таким образом, несмотря на внешнее различие концептуальных построений Коллингвуда 

и Тойнби (история идей у Коллингвуда и история цивилизаций у Тойнби), а также вытекающих 

из них методологических оснований, направленность их поисков и решение фундаментальных 

для историка вопросов не столь уж и различаются. Коллингвуд, критиковавший Тойнби за то, 

что тот не понимает субъективной предвзятости историков, упустил из виду признания Тойнби 

об относительности исторического мышления, а потому интеллигибельном характере своей 

теории цивилизаций. Тойнби же в своей критике концепции Коллингвуда как чрезмерно интел-

лектуалистской не обратил внимания на роль в ней иррациональных процедур для понимания 

идей прошлого. Оба признавали специфику истории и отличие способа ее познания от есте-

ственных наук. Коллингвуд увидел смысл истории в прогрессивном самопознании человече-

ского разума, Тойнби (со временем) – в прогрессивном движении к Творцу, т.е. рассматривали 

историю как способ мышления для понимания человеческого духа. Оба были уверены, что ис-

торическое знание является видением реальности, которое содержит в себе все другие формы 

знания о ней. Первоначально сильные сциентистские интенции Тойнби по ходу написания 

«Постижения истории» уступили место их критике, поскольку строгий эмпиризм не позволял 

понять «истинное» значение фактов. Да и эмпиризмом то, что с самого начала делал в «Пости-

жении истории» Тойнби, назвать сложно, равно как и выявляемые им «законы», которые на 

самом деле содержат сильную субъективную и иррациональную составляющую. Методологи-

ческое несоответствие между довоенными и послевоенными томами «Постижения истории» 

является следствием движения тойнбианской мысли и внесения корректировок в саму концеп-

цию, в том числе в проблему понимания взаимосвязи между относительностью исторического 

мышления и наличием абсолютных объектов познания при признании этой относительности. 

В этой связи можно согласиться с мнением Х. Уайта, когда он пишет, что «и “идеализм” Кол-

лингвуда, и гностическая теософия Тойнби, если они и конфликтуют по определенным пунк-

там, то согласны, когда нападают на позитивизм и эмпиризм как на неадекватные ответы на 

вопросы, задаваемые истории современным западным человеком» [White, 2010, p. 21]. А также 

с тем, что оба историка создали заметную трещину в «броне» британской историографической 

традиции, долгое время избегавшей контактов с континентальным историцизмом и философи-

ей истории. В эпоху кризисов и Коллингвуд, и Тойнби осознали глубину и значимость связи 

между философско-историческим взглядом на историю и способами переживания настоящего 

и начали задавать вопросы не только истории, но и об истории. 

Примечания 
1
 Несмотря на то что «Идея истории» была опубликована в 1946 г., т.е. когда вышел уже второй пул то-

мов «Постижения истории» (т. IV–VI), Коллингвуд был знаком только с первыми тремя томами. В своем 

тексте он упоминает о трех томах, которым в будущем предстоит стать более обширным текстом: 

«К настоящему времени Тойнби опубликовал три первых тома из своей гораздо более широко задуман-



Коллингвуд и Тойнби 

 

13 

ной работы» (Коллингвуд, 1980, с. 153). Редактор издания также делает пометку о том, что Коллингвуд 

написал этот раздел в 1936 г. и не пересматривал впоследствии.  
2
 Впервые эта мысль была выражена в предисловии к книге, которую Тойнби составил и перевел как 

подборку выдержек из древнегреческих авторов в 1924 г.: Greek Historical Thought: From Homer to the 

Age of Heraclius / transl. by A. J. Toynbee. London: J. M. Dent & Sons, 1924. Здесь цит. по изданию 1950 г. 

Впоследствии она была воспроизведена во всех работах Тойнби (см., например: Тойнби А.Дж. Цивили-

зация перед судом истории. 1995. С. 23–24). 
3
 Подробно этот вопрос Коллингвуд разбирает в части V, §4 «История как воспроизведение прошлого 

опыта», с. 268–287. 

Список источников 

Коллингвуд Р.Дж. Идея истории. Автобиография. М., 1980. 486 с. 

Тойнби А.Дж. Постижение истории. М.: Прогресс, 1991. 736 c. 

Тойнби А.Дж. Цивилизация перед судом истории. М.: СПб.: Прогресс; Культура; Ювента, 1995. 

478 c. 

Bodleian Library, Toynbee Papers, Juvenilia, Smith J. A. Hegel and after (a). 

Bodleian Library. Toynbee papers. Juvenilia, What the Historian Does (b). 

Bodleian Library, Toynbee Papers, letter, R.G. Collingwood to AJT, 12 October 1939 (c). 

Collingwood R.G. Logicism and Historicism // Essays in the Philosophy of Art / еd. by A. Donagan. 

Bloomington: Indiana University Press, 1964. P. 12–17. 

Collingwood R.G. Speculum Mentis, or the Map of Knowledge. Oxford: Clarendon Press, 1924. 336 p. 

Greek Historical Thought: From Homer to the Age of Heraclius / сompiled and transl. by A.J. Toynbee. 

London: J.M. Dent & Sons, 1950. 256 p. 

Toynbee A.J. A Study of History. Vol. I–X. Oxford University Press, 1934–1954. Vol. I–III. 1934; 

Vol. IV–VI. 1939; Vol. VII–X. 1954а. 

Toynbee A.J. R.G. Collingwood’s View of the Historian Relation to the Objects that He Studies // Toyn-

bee A.J. A Study of History. Vol. IX. Oxford University Press, 1954b. P. 718–737. 

Библиографический список 

Воробьева О.В. «Он поразил меня с силой откровения»: бергсонианские мотивы в творчестве 

Тойнби // Диалог со временем. 2023. № 84. С. 43–60. 

DOI: 10.21267/aquilo.2023.84.84.026. EDN: DRIWGK. 

Воробьева О.В. Методологическая одиссея А.Дж. Тойнби // Профессиональная идентичность и 

самосознание историка. М.: ИВИ РАН, 2022. С. 74–98. 

Воробьева ОВ. Три возраста А. Дж. Тойнби // Идеи и люди: интеллектуальная культура Европы в 

Новое время / под ред. Л.П. Репиной. М.: Аквилон, 2014. C. 773–842. 

Мосс М. Коллингвуд Робин Джордж // Великие мыслители Запада / пер. с англ. В. Федорина. М.: 

Крон-пресс, 1998. С. 725–730. 

Benedetto Croce: an Autobiography / transl. from the Italian by R.G. Collingwood; with a preface by 

J.A. Smith. Oxford: Clarendon Press, 1927. 116 p. 

Croce B. Historical Materialism and the Economics of Karl Marx / transl. by A.D. Lindsey. New York: 

Macmillan, 1914. 224 p. 

Croce B. The Philosophy of Giambattista Vico / transl. by R.G. Collingwood. London, 1913. 317 p.  

Myers E.D. A Note on Collingwood's Criticism of Toynbee // Journal of Philosophy. 1947. Vol. 44 (18). 

P. 485–489. 

Renier G.J. History: Its Purpose and Method. London: Allen & Unwin, 1950. 

Toynbee and History. Boston, 1956. 385 p. 

White H. Collingwood and Toynbee: Transitions in English Historical Thought // White H. The Fiction 

of Narrative: Essays on History, Literature, and Theory, 1957–2007 / ed. and with an introduction by 

R. Doran. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 2010. P. 1–22. 

Дата поступления рукописи в редакцию 05.01.2025 



О. В. Воробьева 

 

14 

COLLINGWOOD AND TOYNBEE 

O. V. Vorobieva  

Institute of World History, Russian Academy of Sciences, Leninsky pr., 32a, Moscow, 199334, Russia  

Russian State University for the Humanities, Miusskaya pl., 6, Moscow, 125993, Russia 

vorobushek1@yandex.ru 

Scopus Author ID: 57219143646 

Researcher ID: R 8790-2016 

SPIN: 7048-9027 

The article is devoted to the analysis of the critical remarks of Collingwood and Toynbee addressed to each oth-

er, made in the "Idea of History" and "Comprehension of History". This exchange of opinions didn’t become a dis-

cussion due to Collingwood's early death, and therefore not all of its provisions remained clarified, and its acutely 

polemical nature on Collingwood's part confirmed the opinion in the scientific community about the opposition of 

their views. Meanwhile, an analysis of their mutual criticism allows us to conclude misunderstanding both thinkers 

each other in the matters of the relativity of historical knowledge, the possibility of scientific knowledge of history 

and its conceptualization. Collingwood, criticizing Toynbee for his objectivism, didn’t notice in his concept the rea-

soning about the relativity of historical thinking. Toynbee, criticizing Collingwood for excessive intellectualism, 

didn’t understand that his way of conceptualizing history includes an analysis of human ways of thinking, but not just 

a rational component. A comparative analysis of their positions shows that, conflicting with each other on individual 

points, they held similar ideas about the purpose of history and some fundamental principles of historical knowledge. 

Both sought a way out of the crisis of historical knowledge through criticism of positivism and the excessive scien-

tism of historical cognition. Both saw this solution in a middle position between historicism and the philosophy of 

history. Both linked the study of the past with a universal view of history to solve the problems of the present. 

Key words: R. J. Collingwood, A. J. Toynbee, "The Idea of History", "A Study of History", relativity of histori-

cal thinking, the meaning of history, historical cognition.  

References 

Croce, B. (1913). The philosophy of Giambattista Vico (R. G. Collingwood, Trans.). Howard Latimer. 

Croce, B. (1914). Historical materialism and the economics of Karl Marx (A. D. Lindsey, Trans.). Macmillan. 

Croce, B. (1927). An autobiography (R. G. Collingwood, Trans.). Clarendon Press. (Original work pub-

lished 1918). 

Moss, M. (1998). Collingwood, Robin George. In Velikiye mysliteli Zapada [Great thinkers of the Western 

world] (V. Fedorin, Trans.; pp. 725–730). Kron-Press. 

Myers, E. D. (1947). A note on Collingwood's criticism of Toynbee. The Journal of Philosophy, 44(18), 

485–489.  

Renier, G. J. (1950). History: Its purpose and method. Allen & Unwin. 

Toynbee and history: Critical essays and reviews. (1956). Porter Sargent. 

Vorobieva, O. V. (2014). The three ages of A. J. Toynbee. In Idei i lyudi: intellektual'naya kul'tura Evropy v 

Novoye vremya [Ideas and people: The intellectual culture of Europe in modern times] (pp. 773–842). Akvilon. 

Vorobieva, O. V. (2022). The methodological odyssey of A. J. Toynbee. In Professional'naya identichnost' i 

samosoznanie istorika [Professional identity and self-consciousness of a historian] (pp. 74–98). IVI RAN. 

Vorobieva, O. V. (2023). "He struck me with the force of a revelation": Bergsonian motifs in A. J. Toynbee's 

works. Dialog so vremenem, 84, 43–60. 

White, H. (2010). Collingwood and Toynbee: Transitions in English historical thought. In R. Doran (Ed.), The 

fiction of narrative: Essays on history, literature, and theory, 1957–2007 (pp. 1–22). Johns Hopkins University 

Press. 


